
Wer ist Künstler? Wer nicht? 

Eine musikalische Himmelsleiter

von Herrmann Cropp



Wer ist Künstler? Wer nicht? Klar läßt sich das 
beantworten! Es wird einige kränken, andere in ihrem Unglück rehabilitieren, 
und die meisten interessiert es sowieso nicht. Die mit sich selbst verliebten und 
maßlos überschätzten Digital Natives und andre technische Narzissten lassen sich am 
einfachsten ausschließen, sie träumen von Hollywood und Google vorfabrizierte 
Träume, verschieben die Regler auf industriell gefertigten Samples (wahrscheinlich 
aus Indien und China), entdecken im Warenhaus der Musikkonserven etwas nie 
Gehörtes, ob kunstvolles Geschepper mit endlos gleichen Beats, ob Abdriften mit 
Kunstorgeln und Kunstflöten, - kann man ja alles machen, die Bauklötze und 
Anleitungen dazu gibts bei Google, Tictoc, YouTube, KI-generiert ... Aber in ihrer 
ungebildeten google-infizierten Aufgeblasenheit halten sie sich, wenn sie grade mal 
von der KI gelernt haben, welche Knöpfchen online gedreht werden müssen, um 
einen Beat mit Synthesizer zu unterlegen, für die Erfinder der Musik des neoliberalen 
Weltraumschrotts. KI kann nichts anderes als wiederholen, was andere zuvor gemacht
haben, was dieser KI von eitlen Programmierern "antrainiert" wurde, und was dann 
von eitlen, ahnungslosen Digital Natives im Baukasten "er-gefunden" wird, also 
Massenware eins wies andere, und wird dann mit Sateliten durch den Weltraum 
gefunkt, damit noch mehr Schrott da oben rumfliegt. Außerdem gehts nicht bloß um 
Gabba und House, oder New Age, New Wave (war mal Punk) oder Berieselung beim 
Boutique-Einkauf und in der selbstreinigenden Bahnhofstoilette - 
Volkshochschulkurse zum Batiken und Komponieren sind genauso gemeint, 
esoterische Workshops für malen und musizieren und künstlerische 
Selbstverwirklichung desgleichen. Ich habe noch nie einen Künstler gesehn, der sich 
selbst verwirklichen will, Ego und Kunst sind der Grundwiderspruch, die Kunst ist 
immer das andere, das unerreichbare, ferne, und jetzt kommt Nietzsches 
Fernstenliebe? Gut, soviel ist klar, Künstler sind das nicht, aber was dann? Wenn ihre 
Freunde sich nach einiger Zeit gelangweilt abwenden, hält sich unser Mitleid in 
Grenzen, doch leid kanns einem schon tun, wenn solche Narren es schaffen im Chor 
der massenhaften Dummheit die lautesten Drums rauszuhauen, oder eine wabernde 
Toilettenmusik und sexualisierte Erschlaffungssymphonien zu basteln. 

Aufgrund der Massen-KI-Schrottmusik und Schrottliteratur werden wir uns in 
Zukunft noch viel weniger aufs Gehör oder den Geschmack verlassen können, denn 
genau diesen Geschmack analysiert die KI und reproduziert ihn, das heißt wir müssen
ganz direkt mit den Menschen umgehen, zuhören, zusehen. 

Was also Kunst ? um diese Frage ringen immer 
wieder Menschen, die sonst nichts haben, als ihre Musik, ihre Bilder, ihre 
Literatur, und je mehr sie bedrängt werden, desto selbstbewußter und manchmal 
verzweifelter ziehen sie sich auf das Terrain zurück, das ihnen verblieben ist, die 
Kunst. Vorher sich den Bauch vollschlagen geht nicht, Sattheit produziert 
Wagneropern. Und Magersucht? Ist die versteckte Gier, Sokrates erkannte durch die 
Löcher des Gewandes eines Jünglings dessen Eitelkeit. Aber wie  lief sowas 



eigentlich in der "Steinzeit" der Musik ab, als noch auf Instrumenten aus Holz und 
Blech, Draht und Hörnern gespielt wurde? 

Da gab es etwa einen Mozart, den jeder glaubt zu kennen, der als Musiker den 
Anfang machte, sich von der handwerklichen Auftragskunst zu emanzipieren, denn 
zuvor waren Musiker keine schöpferischen Künstler, sondern spielten, was das 
Publikum hören wollte, und google hieß damals Seiner Erlaucht oder Fürst. 
Komponisten orientierten sich dabei am Geschmack ihrer adligen Auftraggeber, und 
wenn sie es nicht taten, wenn sie Musik erfanden nach eigenem Geschmack, wenn sie
das ewige Einerlei des geschmacklosen Publikums leid waren, wurden sie 
fallengelassen und mußten darben und hungern. Hungern nach Erfolg ist dasselbe wie
Hunger nach Brot.

Darum ist dieser Mozart bis heute bekannt geblieben, weil er sich aufgelehnt hat 
und daran zugrunde gegangen ist. Und weil er der erste in der Reihe erfolgloser, 
richtig erfolgloser Künstler ist. Und weil er erst sterben mußte, um mit seiner Musik 
Erfolg zu haben. Und darum finden soviele diesen Menschen toll, ein Rebell mit 
weißer Puderperücke und abgewetztem Rokokojäckchen und samtähnlicher 
Kniebundhose und weißen oder vergilbten Strümpfen, und Mozartkugeln hatte er 
wahrscheinlich kein Geld für, konnte seine Rechnungen nicht mehr bezahlen, woher 
die letzte Weinflasche seines Lebens kam, ist unbekannt. Erstmal mußte dieser 
begnadete Mensch sterben, bevor sein Werk Anerkennung fand, und wenn seine 
ungetreue Gattin doch noch profitieren konnte, ist ja auch ganz schön. Hört euch mal 
an, was Mörike über ihn sagt: (weil Mozart) "nur eine flüchtige Erscheinung auf der 
Erde sein könne, weil sie (die Erde) den Überfluß, den er verströmen würde, in 
Wahrheit nicht ertrüge." Und Norbert Elias, ein nazigeschundener Philosoph: daß "er 
persönlich, aber auch in seinem Schaffen versuchte, ganz allein ... die Schranken des 
Machtgefüges seiner Gesellschaft zu durchbrechen, (als) die ... Machtverhältnisse 
noch so gut wie intakt waren".

Da sind wir mittendrin, und das ist hier kein erbaulicher Spaziergang durchs 
Panoptikum, oder wie eine bequeme Leserschaft das aus Unkenntnis als überzogene 
puristische Kunstauffassung abtun will, oder verlegen witzig lacht: dann kauf ich mir 
eben einen röhrenden Hirsch. Echte Kunst wirst du dir wohl auch nicht leisten 
können, insofern repräsentiert der Galgenhumor einen letzten Rest Selbstbewußtsein, 
Identifikation mit der Macht statt Teilhabe. Ändert aber nichts dran daß der  
Geschmackskanon der reichen Auftraggeber die künstlerische Phantasie der Künstler 
beherrschen will. In der Malerei geschah die Ablösung der handwerklichen 
Auftragskunst schon 300 Jahre früher, als zB Michelangelo sich weigerte, 
Kunsthandwerker an seinen Bildern in der Sixtinischen Kapelle mitmalen zu lassen, 
er wollte, daß es ganz sein eigenes Werk sei. Die Maler und Bildhauer der 
Renaissance waren selbstbewußt genug, sich keine Vorschriften machen zu lassen und
weigerten sich mitunter, für den Papst oder Fürst oder reiche Familien zu malen. Seit 
der Renaissance entstand ein neues Menschenbild vom Individuum in der 
Gesellschaft, ist aber bis heute noch nicht überall angekommen, das heißt, wir ringen 
immer noch um Befreiung von den Machtgelüsten der Fürsten, Päpste, Borgias, 
Medicis, Sforzas, Trumps, Googles, Pistorius. 



Laß uns sehen, wie es weitergeht. Vor 250 Jahren kam das Rührstück "Werther" 
auf den Markt - ("bin nie ein größerer Mahler gewesen als in diesen Augenblicken" ...
des süßen Frühlingsmorgens, als er ... "jetzt nicht zeichnen" könnte), sein Autor 
versuchte dann im "Faust" den Kindsmord in höhere Sphären der Erkenntnis zu 
heben, um seine eigene Verantwortungslosigkeit zu kaschieren, mithin war die 
Künstlerexistenz zum literarischen Thema für Zyniker wie Goethe geworden, das 
Menschenbild zur mephistophelischen Fratze. Fünfzig Jahre später lebt aber in Wien 
ein armer Spielmann, der lieber zum Bettellohn auf der Straße seine eigene Musik 
spielt, als irgendjemandes Musikgeschmack zu bedienen, läßt sich stoisch den Spott 
an seinem atonalen Geigenspiel gefallen, dehnt und verkürzt die Tonfolgen, das heißt 
er widersetzt sich der gängigen Rhythmik von Dreiviertel und Vierviertel, und das 
heißt desweiteren, er ist ein Pionier der Absoluten Musik in Wien. Immerhin ist Wien 
aufgrund seiner Nähe zum Balkan und der osmanischen Kultur prädestiniert, das 
westeuropäische Klanguniversum nicht für universal zu halten, (Wiener 
Multikulturalismus, siehe Schuberts Fantasie C-Dur), aber haben nicht alle 
mitgekriegt, die den Musiker verspotten. Dennoch, was wohl allen Kritikern dieser 
Erzählung entgangen ist, ob sie nun die musikalischen Qualitäten des Spielmans 
anerkennen oder nicht, das zentrale Musikstück und Auslöser für den Werdegang des 
Spielmanns ist ein Gassenhauer, und seine weitere Karriere dürfte für immer diesem 
Milieu verhaftet gewesen sein, jedoch mit dem Anspruch dieser Musik durch 
Aufschreiben der Noten mit Ernsthaftigkeit zu beizukommen. Das wenige was 
Grillparzer über die Spielweise und Qualität mitteilt, rhythmische Ungleichmäßigkeit,
verlängerte Intervalle, kurze flüchtige Dissonanzen, expressive Intervalle, Passagen 
und Läufe, angeblich unzusammenhängende Töne - weil sie dem gewohnten Hören 
zuwiderlaufen, ist alles nur verwirrend, bis man sich auf jene Musik ungarischer 
Zigeuner besinnt. Wobei die ungarische Folklore (style hongrois) von den 
Zigeunermusikern auch nur adaptiert, ihnen aber schließlich als eigen zugeschrieben 
wurde. Interessant dabei sind die bis zu zwei Oktaven umfassenden Läufe, mit größter
Schnelligkeit gespielt , Tonleiter auf und ab, Tempiwechsel, dergleichen war im 
multikulturellen Wien vor 200 Jahren überall zu hören, und die Trennung zwischen 
hoher und niedriger Kunst des Volkes war nur etwas von Dünkel und Macht, 
schließlich hat sogar Mozart für seine Kleine Nachtmusik ein Stück Folklore 
verwandt, ein polnisches Wiegenlied (ein Teil Polens gehörte zur Habsburger 
Monarchie), das polnische Liedchen heißt Oi jusch dobra notz.

Der arme Spielmann
Dieser von Grillparzer entworfene "Arme Spielmann" ist die idealtypische 

Konfliktfigur einer Künstlerexistenz, ein gegenteiliger Entwurf könnte der Thor von 
Hoffmannthal sein, ein kunstsinniger reicher Dandy ohne eigenen Willen in der 
Kunst, aber mit ausgeprägtem Machttrieb. Zweifellos hat Grillparzer die 
Widersprüchlichkeit einer verkannten Existenz genauso erlebt, die ökonomische und 
gesellschaftliche Erfolglosigkeit als Garant einer höheren Existenz für die Kunst, 
Erfolglosigkeit sogar in Liebesdingen, um der wahrhaften Sache willen. 



Darüberhinaus die Mühe sich grade zu halten, die Selbstdisziplin im Alltag eines 
schöpferischen Menschen, die Unterstellungen einer amoralischen 
sensationslüsternen Umwelt, die Bosheit in allen Gelddingen. So hat ein Musiker, ein 
Maler oder eben ein Literat den Kopf ganz woanders, ihn interessiert nicht was es 
abends zu Essen gibt, er denkt in seinen Bildern, Klängen, Romanen, er weiß wohl, 
daß er kaum auf Verständnis stoßen wird, selbst nicht bei denen die er glaubt zu 
lieben, und es mag schon ein Trost am Ende dieses kleinen Romans sein, wenn die in 
jungen Jahren verehrte Barbara nach seinem Tod die Geige zum Andenken behalten 
will. Ihr von Grillparzer geschilderter Charakter läßt sogar hoffen, daß ein 
kunstsinniger Geist unabhängig vom Geschlechterkampf und sogar unabhängig vom 
sozialen Status existiert.

Wenn in dem Musiker Grillparzers eigenes Leben steckt, versuchte er wohl, sich 
eine Selbstdeutung zurechtzulegen, aber das wird nicht die ganze Geschichte sein, der
Autor gibt sich keine Mühe, den armen Spielmann als verkanntes Genie darzustellen, 
man möchte beim "Gekratze auf der Geige" an das Kratzen einer Feder in einem 
mißlungenen Manuskript denken, bei den unmöglichen Tönen, bei dem höllischen 
Konzert des Musikers die ebenso unmöglichen Gedankenfolgen des Schriftstellers 
erleben, denn tatsächlich ist dieser erfolglose Künstler so glaubhaft dargestellt, daß 
kaum ein Leser und auch kein Literaturkritiker auf die Idee käme, hier einem 
Revolutionär der Absoluten Musik zu begegnen. Es ist bekannt daß dieser 
Künstlerroman andere Schriftsteller beeindruckt hat, Keller, Stifter, Kafka, dennoch 
bleibt das allgemeine Verständnis dieser Charakterschilderung oberflächlich, bei 
Kafka und Keller vermute ich, wegen der zwingenden Eigenschaft der 
Erfolglosigkeit. Noch bei Wikipedia wird die handwerkliche Unfähigkeit des 
Geigenvirtuosen eins zu eins genommen - Glückwunsch! Grillparzer, alle fallen drauf 
rein, noch 200 Jahre später. Nein, das ist keine Selbstkritik, alle Häßlichkeit ist der 
Spott, den Grillparzer ertragen mußte, dabei wäre es so einfach, die Art und 
Spielweise des Musikers als absolute Musik zu erkennen. Was bei Grillparzer wie ein 
Vorwurf klingt, das Phantasieren, geht musikwissenschaftlich belegt auf die Bachs 
zurück, später bezeichnete Capriccio oder Caprice die freieste Art der Improvisation: 
Läufe, Variationen, Passagen, ausgedehnte ornamentale Verzierungen, auf und 
absteigende Tonleitern, auch in doppelten Sekunden- und Terzintervallen, kann man 
alles machen. Ohne jetzt weiter die Wissenschaft zu bemühen, ist stark anzunehmen, 
daß Straßenmusik schon immer so funktioniert hat, spontane Potpourris aller ernsten 
und unernsten Musik, galt bestimmt schon im alten Ägypten, weshalb ich das 
anrührende jahrtausendealte Bild des blinden Harfners hier wiedergebe. Aber zurück 
zum Spielmann, nichts anderes wird hier erklärt, als die Entstehung der Absoluten 
Musik in Wien vor 200 Jahren. Es kann nicht anders sein, ich will gar nicht 
versuchen, geheime Andeutungen über Spielweise und Auffassung zum Beweis 
anzuführen, mir erscheint die ganze Erbärmlichkeit dieser Künstlerexistenz als 
Beweis des revolutionären Denkens zu genügen. Wir haben Künstlerromane von 
Balzac, Maupassant, Dostojewski, Storm, Mann, Pasternack, Hesse, Zola, vielleicht 
hab ich nicht genug gelesen, aber nirgends konnte ich soweit hinausdenken in 
Literatur- und Kunstgeschichte wie hier. 



Im Folgenden will ich darlegen, daß eigentlich der künstlerische Wille den 
Künstler ausmacht und erkläre das mit seinem Ringen um den Kunstbegriff, der dabei
religiöse Dimensionen annimmt. Daß wirkliche Künstler ihre Kunst als Religion 
betrachten, wird von unkünstlerischen Menschen gerne belächelt, deshalb wenden wir
uns gleich den Grundsatzfrage zu, ohne eine Antwort zu erwarten.

Traum von der Himmelsleiter
Aber erstmal ein weiterer unlogischer Schluß, warum heißt der Spielmann Jakob? 

eigentlich egal, aber zufällig kam mir ein Traum dazwischen, der mich derart 
beeindruckt hat, daß ich an einen Wink von oben glaubte, ein Gedanke, der mich Tage
und Wochen verfolgte. Auf die Lösung dieser Frage bin ich im Traum gekommen, 
nicht im eigenen sondern einer Bekannten, oder vielleicht doch im eigenen, denn man
träumt die Gedanken anderer, Träume setzen sich von Nacht zu Nacht von Mensch zu
Mensch fort wie eine Ansteckung, eine Art Quantensprungepidemie, verursacht durch
Spiegelneuronen. So bin ich morgens aufgewacht mit der Idee, das ist es ja, was diese
Frau eigentlich geträumt hat: mag sein daß diese Assoziation für manche etwas 
rührselig ist, aber in der Version des biblischen Jakob ist daraus der umstrittenste Ort 
der Welt geworden, der Tempelberg von Jerusalem. Insofern hat dieser Traum - darf 
ich sagen, einer Freundin? denn so nahe ist mir noch nie ein Traum gegangen - dieser 
Traum hat den Gehalt einer historischen Überwindung von Jahrtausenden Kampf um 
einen Tempelberg durch - Musik! Wir standen in der Tenne, als sie den Traum 
erzählte, schon etwas her, aber diese sonderbare Geschichte vergesse ich nicht mehr, 
wie sie auf eine Leiter steigt, die nirgends endet, und als sie oben ist, zu schwanken 
beginnt, aber sie fällt nicht runter, und dieser Traum wiederholt sich, wie manche 
Träume das eben an sich haben, sie steigt hinauf und fällt nicht, aber wohin wollte 
sie? Wohin will ich mit dem auf mich übergesprungenen Traum? Nie gab es einen 
schöneren, himmlischeren Traum, und der nun zu errichtende Tempel wird nur ein 
geistiger sein, kein Ort um den die Menschheit Jahrtausende Krieg führt, die Musik 
kein Dogma wie in Hesses ausgeklügeltem Glasperlenspiel, keine Macht, kein 
Dogma, keine Gewalt. 

Auf seiner 12-Tonleiter wollte der Spielmann wie Jakob in den Himmel sehen, 
dabei ist seine pazifistische Weltanschauung grundlegend, denn als der Vater ihn ins 
Militär stecken wollte, hat er sich dem "mit Abscheu" widersetzt, und "kann noch 
jetzt keine Uniform ohne innerlichen Schauder ansehen. Daß man werte Angehörige 
allenfalls auch mit Lebensgefahr schützt, ist wohl gut und begreiflich; aber 
Blutvergießen und Verstümmlung als Stand, als Beschäftigung. Nein! Nein! Nein!" 
Ebenso konsequent vertritt er seine musikalische Auffassung bei Gefahr, völlig zu 
verarmen, sein bzw Grillparzers Verständnis der Absoluten Musik, welche damals 
noch kaum bekannt und entsprechend holprig beschrieben wird, und ihm nur ein 
kümmerliches Überleben sichert. Ob 12-Tonmusik oder andere Tonsysteme, sei es 
pentatonisch oder in 16 oder 20 Halbtöne geteilt, jetzt einzig noch erlaubt sei, ob ein 
Hänschen klein oder Fuchs du hast die Gans gestohlen aus der Musik zu verbannen 
sei, ob old school oder Postmoderne, entscheidend ist ob es nachgemacht oder neu 



erschaffen ist, genauso wie in der Literatur oder Malerei. Dabei wäre auch zu 
überlegen ob die viel feineren arabischen, asiatischen und afrikanischen Halb- oder 
Vierteltonsysteme nicht mit einer viel feineren sozialen Mentalität korrespondieren, 
und das meine ich nicht aus Kulturpessimismus sondern vielmehr aus Optimismus 
gegenüber anderen unterschätzten Kulturen. Übrigens muß ich bei dieser Musik 
immer an einen Geiger denken, den ich vor 50 Jahren kennenlernte, als er grade von 
seinem Neue-Musikstudium in den Staaten zurückkam, der mir mit seiner 
phänomenalen Spielweise der Inbegriff dieser Wiener Musikrevolution geworden ist, 
nur daß er trotz seines Engagements gegen Ausbeutung und Gentrifizierung das 
Glück hatte, derselben nicht zum Opfer zu fallen.

Es war der Berg Moria, wo Jakob die Himmelsleiter im Traum gesehen hat und 
nach dem Erwachen sprach, "ein heiliger Ort ist dies, und heilig wird er sein allen 
Völkern der Erde", und dort baute Salomon den Tempel. Und daß wir mit der Musik 
über das allzuprimitive hinauswollen, ist mir klargeworden bei dem armen 
Spielmann, der auch Jakob heißt, der anscheinend die neue atonale Musik schon 
entdeckt hat, lange bevor es Zwölftonmusik gab - also hundert Jahre früher. Was für 
die meisten nur Katzenmusik und schräges Gejammer war, nannte dieser verkannte 
Künstler, im Selbstbewußtsein seiner Musik, "die Gnade des Tons", überzeugt dies sei
die höchste Sprache, die zu den Menschen sprechen könne. Er beklagte sich, "Sie 
spielen Mozart und Bach, aber den lieben Gott spielt keiner". Dies richtig zu 
verstehen, darauf hat mich der Traum meiner Freundin gebracht, denn mir ist 
aufgefallen, daß eine Leiter noch viel mehr als eine Brücke im Traum zu etwas 
hinführt, das kein anderes Ufer sondern eine höhere Region ist, und nun dieser 
Spielmann, der Gott spielen will, was gewiß keine Vermessenheit sondern höchste 
Gläubigkeit an das Göttliche in der Musik ist, welche sich nicht in Dur und Moll 
erschöpft, sondern jeden unterscheidbaren einzelnen Ton zuläßt, und die Harmonie 
dieser Töne zueinander, die nicht bei Terzen, Quinten, Quarten aufhört. Diese 
Tonleiter ist für den armen Spielmann Jakob die Leiter in den Himmel.

Da Grillparzer seine Dramen bevorzugt an klassischen Themen orientierte, ist 
anzunehmen, daß der Name des Spielmanns ebenfalls den literarischen Gebrauch 
konnotiert, und da der biografische Hintergrund des biblischen Jakobs wenig 
Ähnlichkeit mit unserem Spielmann aufweist, wäre eine andere Tat Jakobs in Betracht
zu ziehen. Ob man in dem unglücklichen Musiker den Begründer einer neuen 
Religion oder wenigstens Musik sehen mag? Ob seine Musik als neuer geistiger 
Tempel für die noch unverständigen Menschen gemeint sein kann? Seine Armut, 
seine ganze erbärmliche und doch selbstbewußte Lebensart, seine imaginäre 
Grenzziehung mit einem Kreidestrich zur rohen Umwelt zeugt von der Überzeugung, 
einer anderen Sphäre anzugehören, als die der praktischen normalen 
Diesseitsmenschen, eben der Sphäre der Musik. 



Musik und Sprache "Worte verderben die Musik"
Vielleicht glaubt man mir nicht, vielleicht finden manche Leser dieser Zeilen bloß,

ist eine nette Geschichte, kann man ja mal lesen oder hören, die Musik spielt doch 
woanders: Da wo die Kasse klingelt. Aber es geht ja noch weiter, dieser Spielmann 
will sogar auf die Sprache in der Musik verzichten, weil er meint, Worte verderben 
die Musik, was abgesehen von seinem radikalen Ton- und Klangbegriff in der 
Dichtung anders umgesetzt werden könnte, indem den Worten ein lyrischer Klang 
gegeben wird, wie seit Baudelaire und Malarme - Gottfried Benn nicht so gerne, 
lieber Georg Trakl und Toller - geschehen. Das Geheimnis der Lyrik ist die 
Assoziation von Klängen, das was wir wohl (sofern es dieses kunstsinnige Wir 
überhaupt gibt) orphisch nennen wollen, nach Orpheus, bei dessen Gesang die Felsen 
geweint und das stürmische Meer sich beruhigt haben soll, der in die Unterwelt ging 
um seine geliebte Eurydike ins Leben zurückzuholen, was ihm nicht gelang, aber 
Menschen und Götter bezauberte er mit seinem Gesang, und die ganze Natur, die 
Tiere und Pflanzen neigten sich ihm zu. Nun gut, mag sein daß solche Märchen heute 
nicht für die elektronischen Medien und den gedruckten Schrott der 
Regenbogenpresse taugen, ich wäre aber gespannt, in 2000 Jahren nochmal 
nachzufragen, was aus dieser künstlichen-Intelligenz-Musik geworden ist, sehr 
wahrscheinlich nicht mal ein Märchen, denn die Kunstbanausen hören nur das 
Klingeln der Kasse, stimmts? Was viele Menschen schon gedacht haben, "Worte und 
Musik passen nicht zusammen", könnte auch eine Aufforderung sein, beides gut 
miteinander zu verbinden, was mir etwa bei Brahms Requiem gelungen zu sein 
scheint, wie auch bei dem Großteil der europäischen Folklore von Schweden bis 
Griechenland, soweit ich sie kenne.

Zuvor jedoch ein weiteres Gegenargument, eine Spekulation Nietzsches über die 
Rolle der Musik in der kulturellen Entwicklung unserer Spezies: "singend und 
tanzend äußert sich der Mensch als Mitglied einer höheren Gemeinschaft, er hat das 
Sprechen verlernt und ist auf dem Wege, tanzend in die Lüfte emporzufliegen." 
Demnach wäre der Verlust der Sprache ein Schritt zur Vervollkommnung des 
Menschen: "als Gott fühlt er sich ... nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden".
Ich weiß nicht was Nietzsche da geritten hat, man kann schon mal euphorisch sein, 
aber seine kulturfeindliche dionysische Haltung hat er nie korrigiert, und seine 
"Geburt der Tragödie" hat er erst 20 Jahre später ein bißchen korrigiert, soweit es 
Wagner betrifft. Weniger wortgewaltig aber eindeutig ist das Urteil vieler Künstler 
(also nicht von Otto Normal) über den Vorrang der Musik unter den Künsten, zB in 
einer Beethovenrezension von ETA Hoffmann, es gibt nicht viele Künstler, die so tief 
in der Musik und zugleich in der Literatur verwurzelt sind, daher kommt auch seine 
hohe Wertschätzung, nicht in Deutschland, aber in Rußland, Frankreich und überall 
im Ausland. Dennoch möchte ich das nicht glauben, obwohl ich selbst behaupte, nur 
die Musik wird uns retten. Aber das Ringen um den treffenden sprachlichen Ausdruck
ist doch elementar, das wußte Brahms, das wußte Hoffmann, Strindberg, Jean Paul, 
alle. 



In der Musiktheorie wird im Widerstreit von Sprache und Musik stets gefragt, 
welche Kunst über- und unterzuordnen ist, ob Musik der Sprache zur Verschönerung 
diene oder ob Sprache in musikalischer Darbietung auf ein inhaltsloses klangvolles 
Blabla reduziert wird. Daß es sowas gibt, führen uns die Mainstreammedien Tag für 
Tag und jede Stunde vor. Es gibt aber eine Form der Literatur, die Lyrik, welche 
eindeutig vom Klang beherrscht wird und ihren Sinn und Zweck doch nur erfüllt, 
wenn darin auch eine Botschaft enthalten ist. Solche lyrische Sprache funktioniert 
auch ohne Reim und Rhythmus, allein der Klang macht die Lyrik aus. Von der Seite 
der Sprache gesehen hilft die dazu veranstaltete Musik die Worte zu vertiefen, ihnen 
eine intensive emotionale Qualität zu geben. Umgekehrt hilft die Sprache der Musik 
Inhalt zu geben, und über den Inhalt Zusammenhänge herzustellen, die rein durch 
Tonführung und Instrumentierung nicht zustande kämen, es werden durch die Klänge 
nur ahnungsvoll assoziierte Bilder konkretisiert, mit Sprachinhalten verbunden und 
führen zu einem bewußteren Erleben. Es gibt nicht nur die Schönheit der Musik, 
sondern auch der Sprache, und die Verführbarkeit durch Sprache ist weitaus größer, 
weshalb ich annehme, daß die Kritik der Absoluten Musik sich im Laufe der Zeit 
gegen die Programmusik durchsetzen wird. Wie Sprache die Musik verderben kann, 
läßt sich nirgends besser erkennen als bei Wagner, ohne grundsätzlich den Gesang zur
Musik abzulehnen, ist festzustellen, daß der Plan der Programmusik - der 
bombastische Wagner, Berlioz, der frühe Mahler, Liszt ua. - wonach Musik keinen 
eigenständigen Wert habe, sondern dem Programm, dem Plan, der fixierten Idee zu 
dienen habe, abzulehnen ist.

Das "Verstehen" von Musik und Literatur läuft verschieden schnell oder tief ab, 
und daß Menschen eine Musik nicht "verstehen" ist genauso häufig, wie daß Literatur
nicht "verstanden" wird, aber unabhängig von jenem Verständnisproblem ist klar, daß 
Musik ebenso wie Literatur ein Bild beim Zuhörer erzeugt, sei es ablehnend oder 
schwärmerisch oder hell wie ein Tag. Einem von Musik erzeugten Bild sind wir 
schneller zugänglich als einem von Lyrik oder einem Roman erzeugten, das ist ein 
bedeutsamer Unterschied, denn Musik geht direkt ins Herz, bei Worten wird der 
Verstand mehr oder weniger zwischengeschaltet. An dieser Stelle erinnere ich mich an
Herder, dessen Abhandlung über den Ursprung der Sprache ich als Schüler in der 
Auslage eines Antiquariats gefunden habe: "die erste Sprache des menschlichen 
Geschlechts sei Gesang gewesen" und "unsere künstliche Sprache mag die Sprache 
der Natur so verdränget, unsere bürgerliche Lebensart und gesellschaftliche Artigkeit 
mag die Flut und das Meer der Leidenschaft so gedämmet, ausgetrocknet und 
abgeleitet haben, als man will: der heftigste Augenblick der Empfindung, wo und wie 
selten er sich finde, nimmt noch immer sein Recht wieder und tönt in seiner 
mütterlichen Sprache." Ein unversöhnlicher Gegensatz von Literatur und Musik ist 
auch deshalb unvorstellbar, weil Musiker ebenso wie umgekehrt Literaten von einem 
Klangsprechen, einer musikalischen Erzählung oder melodischer Rede sprechen, bzw 
dem Klang der Sprache, der Melodie einer Erzählung, und Mozart meinte, die ganze 
Symphonie erzeuge ein Bild, ein großes zusammenhängendes Bild in seinem Kopf, 
und er könne dieses musikalische Bild sehen.



Sprachgesang - die Melodie der Alltagssprache 
einfangen?

Wenn es bei diesem Kunststreit darum ginge, einfach den richtigen Ton zu finden?
Das ist nicht nur eine auf angenehme Umgangsformen bedachte Höflichkeit, 
wenngleich Höflichkeit bisweilen ganz schön ist, aber ich meine es allgemeiner, noch 
nie hat jemand untersucht, unabhängig von der jeweils gesprochenen Sprache, wie die
Intonation der Sprachen ist, der Druck in der Stimme, der Singsang, der Dialog 
zwischen kindlicher und Vaterstimme, das auf und ab Gepiepse zwischen Kindern, ein
schriller Schrei der Mutter und Innehalten der Kinder und langsames leises 
Weitersprechen. Ich habe einige frühkindliche Selbstgespräche meines Sohnes Lovis 
aufgenommen und bin auch nach Jahren noch fasziniert davon, denn nie werde ich 
begreifen was es bedeutet, aber um so tiefer rührt es mich an, als könnte ich von ihm 
Antworten erhalten auf das Unbegreifliche, obwohl seine expliziten Aussagen bei 
anderer Gelegenheit regelrecht philosophisch gerieten, und er wußte ja, wie ich an 
seinem Mund hing, niemand hat ihn so ernst genommen wie ich. 

Alle Sprachen in Europa bis auf das Baskische sind indoeuropäisch und besitzen 
trotz unterschiedlicher Wörter und Grammatik soviele subtile Gemeinsamkeiten, daß 
von einer sie vereinenden Denkstruktur auszugehen ist. Die wir aber im Wahn, 
Unterschiede betonen zu müssen, nicht erkennen, und es kommt ja noch hinzu, daß 
benachbarte Sprachen wie Baskisch - Spanisch - Occitanisch/Französisch sich in der 
Grenzregion beeinflussen, sodaß der Klang derselbe ist, das Deutsche in Görlitz einen
polnischen Klang hat, und in Emden oder Leer wie Holländisch klingt, und wir von 
einer umfassenderen sprachlichen Kommunikation ausgehen müssen, welche eher 
eine Weltkultur impliziert, die als Konsequenz aus zwei Weltkriegen die Menschen zu
sanfteren Sprechern gemacht hat. Ansatzweise wird in der Anthropologie und 
Ethnopsychologie danach geforscht, dies jedoch historisch und in Verbindung mit der 
Gesamtkultur zu setzen, bedarf mehr als meiner zufälligen Bemerkungen. Es müßte 
doch möglich sein, denke ich, ohne die Worte, allein aus der Melodie zu verstehen, 
wovon die Menschen reden. Als Kinder haben wir Liederraten gespielt, ohne die 
Melodie anzugeben, nur den Rhythmus, und es hat fast immer geklappt und war viel 
Lachen und Freude, wenn ein besonders schwieriges Kirchenlied, zum Beispiel von 
Paul Gerhard, erraten wurde. Aber damit kommen wir schon in einen Bereich der 
Intelligenz, der absichtslosen Klangsprache, der Kinder immer beschäftigt und 
Musiktheoretiker ebenso wie einige Musiker. 

Die große Kontroverse war sicherlich die zwischen Absoluter Musik und 
Programmusik, wenn man das heute aber genauer verfolgt, stellt sich heraus, daß 
etwas ganz anderes geschehen ist, nämlich daß Menschen einfach zu verschiedener 
Zeit ganz anders gesprochen haben als heute, daß etwa die sprachliche Intonation 
solcher Rundfunkreden um 1940 von Moskau über Berlin bis Washington 
erschreckend ähnlich ist, also ein Zeitgeist des letzten Jahrhunderts die Politiker 
heulen und bellen ließ, und dasselbe auch die Tonkonserven von Arnold Schönbergs 
Sprachgesängen oder die Reden von Karl Kraus auszeichnet. Schönbergs 
Sprachgesang artete bisweilen in ein Heulen aus, wie erstaunte Kunstkritiker 



feststellen mußten, im Ton von Reichstagsreden, "Wer nicht für uns ist, ist gegen 
uns." Schönberg hat in seinen Partituren das Auf und Ab des Sprechgesangs genau 
notiert, bei Schönbergs Pierrot sind es zweieinhalb Oktaven, und die Rezitationen von
Karl Kraus überschreiten die Oktave. Das war nämlich die Zeit des Expressionismus, 
und zwar eines die ganze Sprechkultur Deutschlands, Frankreichs, Englands, Italiens, 
eben ganz Europas durchziehenden Expressionismus, heute möchte man meinen, die 
sind hysterisch, aber nein, so wurde tatsächlich mal gesprochen, ist noch gar nicht 
lange her, als junger Spund habe ich einen alten 80-jährigen Mann so herumposaunen 
gehört, er möge mir verzeihen, ich habe ihn gemocht und verehrt, aber sein 
gewaltiges Organ schien die Reichstagsreden zu repetieren. Oder nein, es war nur das 
weltweite Lebensgefühl des Expressionismus, alle haben so geredet und einander 
Reden gehalten, aber wir Nachkriegsgeneration konnten das nicht, wir 
Nachgeborenen mochten das nicht. 

Wie mochte aber die sprachliche Intonation in früheren Zeiten gewesen sein, als es
noch keine Tonaufnahmen gab? Hinweise darauf geben uns verschiedene 
künstlerische Traditionen, etwa der Oper, des Chors oder der Gregorianik, oder das 
Erblühen der protestantischen Kirchenmusik, welche in ihrer Schönheit von den 
Katholiken häufig beneidet wurde. Es ist anzunehmen, daß der Sprechgesang in der 
christlichen Liturgie auf ähnliche Formen im Vortrag der jüdischen Thora und anderer
antiker Religionsübungen zurückgeht. Die Vorschrift, daß die Thora nur mit 
gehobener Stimme vorzulesen sei, findet sich ähnlich in den Sprachgesängen der 
katholischen Liturgie. Vor etlichen Jahren lernte ich in Amsterdam einen 
Archäomusiker kennen, der seine Aufgabe darin sah, Musikinstrumente aus 
steinzeitlichen Grabungsfunden zu erforschen und ihren möglichen Gebrauch zu 
rekonstruieren. Wenn Laien sowas versuchen, schießen die Spekulationen ins Kraut, 
aber ein ausgebildeter Archäologe hat ein fundiertes Urteil, und das gilt auch für die 
Rekonstruktion antiker, orientalischer, griechischer, ägyptischer Musikinstrumente. 
Man beachte nur die Haltung des eingangs abgebildeten blinden Harfners, den zum 
Licht erhobenen Kopf, den singend geöffneten Mund, wer dem Bild nachfühlen mag, 
kehrt 4000 Jahre zurück, als die Menschen auch schon eine Vorstellung von Musik 
und Gesang hatten, daß dieser Mann nicht brüllt, ist zB ersichtlich, desgleichen sein 
Stolz bei der Darbietung seiner Musik. Und ähnliche, wenn auch geringe, 
rekonstruierbare Spuren antiker Musik gibt es überall, in Oasenstädten der 
Seidenstraße, in China, Korea, Afrika, Afrika, Afrika.

Die Geschichte der Musikinstrumente sagt auch etwas über die Musikalität der 
Menschen - kleiner Rückverweis auf die eingangs erwähnte KI-Musik, die mangels 
Instrumenten zur Musikunfähigkeit / musikalischen Verblödung führen dürfte - die 
großen Orchester und Opern gibt es erst seit dem Barock, also seit 400 Jahren ... wie 
wenn die Menschheit erst seit dem Barock musikalisch komplex denken kann? Nach 
einem 30-jährigen Krieg? Die außerordentliche Leistung der Komponisten großer 
Symphonien, die nicht minder große Leistung des Anhörens solcher Symphonien 
kann nicht hoch genug eingeschätzt werden. Immerhin bedeutet die von ihrer 
jeweiligen Kultur unabhängige Wahrnehmungsfähigkeit, daß die Menschheit schon 
lange auf solche Musik gewartet hat, mindestens seit der Steinzeit, und sowas kam 



aus dem von Adel und Kriegsherren malträtierten Deutschland und aus ganz Europa, 
es begann in Italien, Frankreich, Rußland, oder jetzt Afrika, Asien, Amerika, weltweit,
dies ist "Der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten" musikalischen 
Unmündigkeit.

Schließlich:
habe ich die Frage, ob Künstler oder nicht, weniger beantworten als lauter neue 

Fragen aufgeworfen. Das ist aber auch nicht schlecht, es lädt euch zum Weiterdenken 
ein, zumal ich einige wichtige Stationen der Musik- und Weltgeschichte angegeben 
und Kritik geübt habe. Folgendes dürfte bedeutsam sein: 1. Künstler und Ego geht 
nicht, 2. daß ein armer Geigenvirtuose in Wien vor 200 Jahren die Absolute Musik 
entdeckt habe, ist eine schöne, also wahre, aber unrichtige Geschichte, 3. daß 
Grillparzer der früheste Vertreter der Kontroverse zwischen Absoluter Musik und 
Programmusik ist, liegt auf der Hand, 4. ist der Konflikt zwischen Sprache und Musik
uralt, jede Epoche definiert sich darin neu, entscheidend ist nicht die neue Idee eines 
Musikers, sondern der aktuelle Gebrauch der Alltagssprache, 5. KI und Musik 
funktioniert auch nicht, 6. am wenigsten begriffen und überhaupt beachtet ist die 
weitreichende umfangreiche Entwicklung der Musik in allen menschlichen 
Bereichen, insbesondere die erst vor 400 Jahren im Barock entstandenen großen, 
vielstimmigen Orchester samt der dafür entwickelten symphonischen Musik, ein 
Umstand, der soziale Auswirkungen impliziert, die man sich bis heute kaum 
vorzustellen vermag. Interessant in dem Zusammenhang ist die Beschreibung von HG
Wells über die Eloi, eine musikalische Menschheit, 7. die Idee oder eigentlich der 
Traum einer musikalischen Himmelsleiter stammt von wem jetzt? Auf jeden Fall ist 
der Traum in der Welt, träumt ihn !

Heute ist etwas Interessantes in der Musik geschehen, die Sprache hat Zugang zur 
Musik gefunden, die expressionistischen Sprechgesänge von Schönberg und Wagners 
Donnerchöre sind durch amerikanischen Popmusik überwunden, welche die 
Jugendkulturen aller Länder infiziert hat, seit Ed Sanders, Dylan, Cohen und Rap 
wird versucht, der Sprache in der Musik ihr melodisches Pathos zu nehmen, weg von 
der überholten autoritären Sozialisation zur Selbstbestimmung, zu antiautoritärer 
Erziehung, Demokratie, Gleichheit, Emanzipation, und die Kehrseite wie zu erwarten:
Egoismus und Narzissmus, Selbstliebe, Egoshooting. Wobei Rap nochmal eine ganz 
andere Richtung nimmt, denn wenn das Alltagssprache wäre, die musikalisch 
einzufangen ist, möchte ich aussteigen.



Zeichnung von Erich Büttner zu Grillparzer: Der Arme Spielmann


